Como a prática do *yoga* se distingue e difere de outras formas de exercícios físicos, esportes e jogos? Tais questões foram pela primeira vez abordadas no início dos anos 30 pelo *Yogacarya* Sri T. Krishnamacharya, em seu trabalho pioneiro *Yoga Makaranda*, publicado em Kannada<sup>1</sup>. Nesta obra, em ensaios publicados e em cursos e palestras apresentados nos anos subseqüentes ele explorou em detalhes várias facetas do *yoga* e o que faz dele único. Algumas das ideias seminais apresentadas e aprofundadas por ele neste contexto são

- 1. A ideia do *yoga* como um *ananga bhanga sadhana* e *sarvanga sadhana*, que faz do mesmo um exercício ideal e balanceado.
- 2. A possibilidade de adaptação (do *yoga*) para se adequar ao indivíduo e às condições físicas individuais, como exemplificado pelas noções de *Deha dharma* e *Desa dharma*.
- 3. O método e a importância da coordenação da respiração com o movimento na prática de asana
- 4. A ideia de *Pratikriyasana* ou contrapostura.
- 5. O conceito das três diferentes abordagens à prática do *yoga* baseadas nas necessidades pessoais do praticante, leiam-se *Sakti krama* (para ganhar força), *Cikitsa krama* (como terapia) e *Adhyatmika krama* (para buscas mais elevadas).
- 6. As duas estratégias chamadas Brmhana e Langhana para dois diferentes tipos de terapia.
- 7. A ideia do Vinyasa.

Algumas destas ideias foram sintetizadas em uma palestra apresentada por Sri T.K.V. Desikachar em março de 1991, a estudantes do curso de formação . Apresenta-se abaixo um resumo de sua palestra, proferida no *Yoga Mandiram*.

Editor

## Tipos de Angasadhanas

Anga significa parte do corpo. Sadhana significa prática para potencializar força (tônus) e maximizar funcionalidade. Portanto, anga sadhana significa aquelas práticas que aumentam a força e funcionalidade de diferentes partes do corpo. Anga sadhana pode ser classificada como parsvanga sadhana e sarvanga sadhana, determinando respectivamente se estas práticas atuam em algumas partes do corpo ou em todo o corpo. Sarvanga sadhanas são aquelas que envolvem todas as partes do corpo. Arco e flecha, luta, natação representam esta classe. É possível exercitar todas as partes do corpo através destes esportes.

Ademais, estas práticas podem ser anga bhanga sadhana ou ananga bhanga sadhana de acordo com os seus efeitos. Em anga bhanga sadhana, pode haver exercício em demasia sobre algumas partes do corpo e muito pouco em outras partes, resultando em deformidades e fraquezas. Muitos esportes pertencem a esta classe - cricket, futebol, tênis e corrida, para citar alguns. As práticas ananga bhanga sadhana não produzem estes defeitos. Yo-

gasanas podem ser consideradas tanto como sarvanga sadhana e ananga bhanga sadhana. No arco e flecha assim como em outras sarvanga sadhanas, o exercício é promovido em todas partes do corpo. Entretanto, o yogasadhana possui certas vantagens distintas em comparação a outras sarvanga sadhanas.

### O melhor Anga Sadhana

Yogasanas superam os outros pelas seguintes razões:

1. Existem muitas classes de asanas, como posturas em pé, sentado, deitado, invertido, flexão anterior, flexão posterior e torções, que quando são apropriadamente escolhidas e organizadas em uma sequencia adequada, todas as partes do corpo são exercitadas em todas as direções. De fato, o plano de exercícios ideal deve assegurar que todas as articulações, dos dedos dos pés aos dedos das mãos, todas as seções do corpo e os sistemas circulatório e respiratório devem ser adequadamente "sentidos" e exercitados.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>N.T. Kannada é uma língua falada na Índia predominantemente no estado de Karnataka, do qual é língua oficial. Os falantes de Kannada (Kannadigas, Kannadigaru) somam aproximadamente 40 milhões, sendo uma das 40 línguas mais faladas no mundo.

- regulação de inalação e exalação longas e kumbhakas (retenção da respiração) e ao uma sequência exata de asanas, uma pessoa pode eliminar quaisquer defeitos ou efeitos colaterais das práticas de asanas. O mesmo não pode ser dito de outras sarvanga sadhanas como arco e flecha, natação e luta, onde a pessoa ao final de uma prática pode se sentir exausta e agitada. Yogasana não tem por objetivo a competição. De fato, o dito é "Asanena rajohanti" - isto é, "a prática de asanas ajuda o praticante a dominar a qualidade do rajas". É uma maneira de trazer harmonia entre diferentes partes e reduzir excitabilidade. Esta é a razão pela qual, ao final de uma prática adequada de asanas, há um sentimento de bem estar e paz.
- 3. Um outro aspecto importante da prática do yogasana é que esta pode ser adaptada. Não há ninguém incapaz para executá-la em absoluto. A maior parte dos anga sadhanas são de tal forma que ou somos bons nele ou simplesmente não fomos feitos para ele. Um homem cego não pode ser um nadador de ponta. Uma pessoa com deficiência física pode esquecer a possibilidade de fazer arco e flecha Tal não acontece no caso de yogasanas. Há sempre algo para todos.
- 4. A prática do yoga pode ser elaborada de maneira a se adequar a indivíduos de qualquer idade. Quanto tempo pode uma pessoa correr ou lutar ou dançar? A prática de yogasanas pode ser iniciada em qualquer idade. Esta ideia é expressa tão belamente pelo autor de Hatha Yoga Pradipika (Capítulo I, Sloka 64).

Yuva vrddhotivrddho va vyadhito durbalopi va Abhyasat siddhimapnoti sarvayogesvatindritaha

Qualquer pessoa que siga diligentemente uma forma de voga pode atingir os resultados através da prática - seja ela jovem, velha, muito velha, doente ou fraca.

Entretanto, todos os aspectos bons dos *yogasanas* podem ser perdidos pela escolha equivocada dos asanas e vinyasa. Assim sendo, a prática de yogasanas com o vinyasa krama apropriado é o melhor anga sadhana. Portanto é importante se ter uma ideia clara de vinyasa, que possa guiar nossa prática de yoga. A prática de yoga deve também ser adequada às necessidades individuais e suas especificidades de condicionamento físico - isto é, ela deve estar de acordo com Deha dharma e Desa dharma.

#### 2. Através da ênfase em respiração profunda e Deha dharma e Desa dharma

É possível haver diversos tipos de yoga - Hatha respeitar a construção/formação gradual de yoga, Raja yoga ou Bhakti yoga. Qualquer que seja seu tipo, o yoga nunca deve destruir Deha dharma ou Desa dharma. Dharma aqui se refere ao caráter. Deha dharma se refere às características intrínsecas do corpo - como em uma criança, um adulto ou um homem idoso. À medida que o corpo evolui, estas características mudam. Por exemplo, não se pode esperar de uma criança que fique sentada numa sala e escute uma aula por uma hora seguida, enquanto um adulto, em contraste, será capaz de fazê-lo.

> Desa é lugar. Yoga não deve desprezar o clima e outras condições geofísicas. Uma vez, eu estava na Suíça, e havia um professor de yoga que habitualmente organizava aulas muito cedo pela manhã. Isto em uma localidade 1500 m acima do Estava ademais situada entre as nível do mar! latitudes de 40° e 50°! Este horário pode ser adequado aqui (em Madras), onde é muito calor e é certamente melhor praticar yoga cedo pela manhã. professor) provavelmente (0 simplesmente a mesma lógica para o seu contexto geográfico, então muitas pessoas acabaram doentes.

> É muito importante que a prática do yoga leve em conta o clima e outras condições geofísicas. De fato yoga deve promovê-los. Nathamuni também enfatizou isto no Yoga Rahasya. Mais adiante no Yoga sutra ele diz que a vida de uma pessoa é também dependente do Deha dharma e do Desa dharma. Uma pessoa que pratique yoga respeitando Desa e Deha dharmas adquirirá ambos tipos de beneficios - iha (agora) e para (mais tarde).

# Três tipos de Abhyasas

Yoga abhyasa pode ser dividido em três tipos.

Sakti krama Cikitsa krama Para fortalecer o corpo e a mente Para curar doenças, remover o asuddhi ou impurezas no kosa e

Adhyatmika krama Para compreender a força

superior através do dharana, dhyana e samadhi.

Estas técnicas nos ajudam a sintonizar nossa prática de yoga dependendo da idade do praticante, condições físicas e necessidades. Sakti krama é a prática que conduz ao aumento da força e pode ser praticada durante a juventude. Adhyatmika krama vem para nos ajudar em nossas buscas espirituais maiores. Esta abordagem deve ser enfatizada nos anos tardios - à medida em que envelhecemos somos aconselhados a mudar a ênfase de nossa prática de asana na direção de pranayama e dhyana.

### Vinyasa krama

*Yogasanas* devem ser feitos com *vinyasa*. Este processo de fazer o *vinyasa* passo a passo é conhecido por *vinyasa kramam*. Os princípios mais importantes de *vinyasa kramam* são:

O primeiro passo é a regulação da respiração saber coordenar respiração e movimento pela inalação e exalação apropriadas. A inalação ou purakam é feita em situações onde a cabeça é erguida ou o pescoço elevado ou o peito é expandido ou a espinha endireitada. A exalação ou rechakam é feita em situações onde a cabeça está abaixada ou o peito e espinha são constritos ou a espinha é torcida. A respiração é expelida lenta e suavemente. Algumas vezes, kumbhaka retenção/suspensão da respiração - é feita. Quando o asana é praticada por pessoas gordas, com ênfase na exalação, é Langhana kriya. Quando a ênfase é na inalação, é Brmhana kriya.

O segundo passo é a progressão - isto é *krama*. Fazer passo a passo é *krama*. Cada *asana* tem um *vinyasa krama* - isto é, uma sequência específica para atingi-lo. Cada passo é um pré- requisito para o passo seguinte. Desenvolver a respiração e o corpo é *krama*. *Vinyasa krama* é um mecanismo de auto-verificação, cada passo dado é uma aprovação para o seguinte. Desta maneira, introduzindo a respiração e com a respiração, desenvolver os passos para a postura desejada é denominado *vinyasa kramam*.

De fato a definição de asana é " vinyasa das diferentes partes do corpo". Nyasa significa "colocar, posicionar". Vinyasa é "Colocar as diferentes partes do corpo em posições não-usuais" - isto é asana. De acordo com o yogi Vemana - "Na vina vinyasena asanam sidhyathi"- isto é, "Sem o vinyasa não se pode conquistar o domínio de asanam". Pode-se ganhar mais flexibilidade, firmeza e força musculares, redução de impuridades, etc., quando asanas são praticados com krama. Quando asanas não são praticados em krama a pessoa pode se tornar muito fraca.

## Vinyasa em Relação com Asana

A definição de asana é similar à definição de jati, que significa "samsthana visesa". Um asana é diferente de outro na medida em que algumas partes do corpo estão em uma determinada posição num dado asana e em uma posição distinta em outro asana. A palavra visesam é importante - visesam significa especial em contraste com samasnyam que significa normal. Por exemplo, se estou sentado em uma cadeira da manhã à noite, não posso afirmar que estou executando um asana ao sentar sobre uma cadeira! Portanto, podemos aprofundar esta definição no sentido de que asana é uma posição

do corpo distinta das posições usuais que assumimos. Um *asana* ao qual estamos habituados não é um *asana*, já que não há atenção ou preparação envolvidas na prática do mesmo.

### Como começar

Tendo aceitado esta definição, examinemos agora com o que iniciamos nossa prática de *asanas*. Se uma pessoa está habituada à posição invertida apoiada sobre a cabeça (*sirsana*), normalmente ele poderá começar seu curso pela inversão apoiada sobre a cabeça e terminá-lo com a mesma invertida! Mas lembrem-se: tal pessoa não estará executando um *asana* já que ela está permanentemente nesta mesma posição invertida!

Mas o que acontece normalmente na vida cotidiana? Nós ficamos em pé, deitados, sentados ou sentamos com as pernas cruzadas à frente como é comum na India. Este deveria ser o primeiro passo. Quanto mais visesa ou "especial" uma postura for, mais preparação precederá a mesma, e esta virá mais adiante, mais tarde, em uma sequência. Por exemplo, *uttasana* virá antes do pouso sobre a cabeça – uma vez que uttanasana é uma postura simples de flexão à frente a partir da posição de pé. Pincha mayurasana não será a primeira postura ou a segunda postura - esta virá muito mais tarde. Teremos que nos desenvolver física e psicologicamente para atingir a postura. A preparação mental é também muito importante. Patanjali diz "Prayatna saithilya ananta samapattibhyam va". Isto significa que um dado asana deve ser visualizado antes que possamos executá-lo.

#### Como finalizar

O último asana deve estar próximo àquilo que fazemos logo após a prática. Por exemplo, se estou fazendo minha prática de asana antes de ir dormir, minha última postura não deve ser algo que vá me deixar tão desperto que dificulte o sono. Deve ser próximo a uma postura deitada. Por outro lado, se eu for ao escritório logo após a prática, é melhor terminar com uma postura sentada. Suponha que eu vá sentar e fazer meu puja ou alguns rituais após minha prática de asana. Devo então terminá-la de maneira a me auxiliar a sentar corretamente para o puja. Em suma, a postura final deve estar próxima à atividade que se seguirá à prática, assim como a postura inicial deve estar próxima à atividade que antecede a prática.

### Vinyasa e a Evolução da Prática

Vinyasa também é importante para um indivíduo à medida em que ele desenvolve seu curso de prática de *asanas* ao longo de um certo tempo. É por isto que encontramos nossos professores periodicamente para receber orientação adequada ao objetivo. Por exemplo, suponhamos que planejamos ensinar *paschi*-

mottasana a um estudante, não ensinaremos esta postura no primeiro dia na prática inicial. Na sessão inicial podemos ensinar algo que poderá prepará-lo a realizar um paschimottasana eventualmente. Podemos lhe ensinar alguns asanas para soltar as articulações. Talvez lhe ensinaríamos vajrasana. Ou simples posturas de flexão à frente como uttasana e algo como dvipadapitham para testar seu pescoço.

Na aula seguinte podemos verificar se estas posturas estão ok. Então podemos dar mais um passo. Por exemplo, podemos estender um pouco a perna. Por exemplo, podemos ensinar *janusirsasana*, algo similar a *pascimottasana* mas não tão complicado. Assim, nós vamos construindo a prática até que na última sequência finalmente tenhamos *pascimottasana*, já que então teríamos desenvolvido o curso para preparar o estudante para tal.

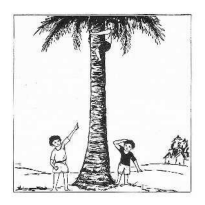
### Prática de Yoga e idade

A prática de *Yoga* deve também ser adaptada à idade do indivíduo que a pratica. Uma das características especiais do *yoga* é justamente que

pode ser usada em qualquer idade. Mas a prática deve, é claro, mudar e evoluir com a idade. Podemos adaptar a prática combinando adequadamente *asana*, *pranayama* e *dhyana*, dependendo da idade.

Para grupos de crianças e jovens, a ênfase deve estar na prática de *asana*, valorizando o movimento ágil e as repetições. É recomendado que na juventude a razão de importância (isto é, o tempo dedicado) dada a *asana:pranayama:dhyana* seja de 4:2:1, isto é, quatro partes de *asana*, duas partes de *pranayama* e uma parte de *dhyana*. Deve haver uma transição à medida em que se envelhece, com a ênfase se deslocando mais para *pranayama* e *dhyana*. Na idade avançada a razão de importância (ou tempo dedicado) dada a *asana:pranayama:dhyana* pode ser 1:2:4, isto é, uma parte de *asana*, duas partes de *pranayama* e quatro partes de *dhyana*. É importante salientar que esta transição deve ser suave e não devem ocorrer mudanças súbitas ou abruptas no padrão da prática.

(Excertos de uma palestra proferida por T.K.V. Desikachar)



Compensação é contrapor os efeitos negativos de uma Eu tenho uma história interessante sobre compensação. Eu tenho dois irmãos; Quando éramos crianças, tínhamos coqueiros muito altos em nosso jardim. Meu irmão mais velho dizia que sabia como subir em árvores altas, então meu outro irmão e eu o desafiamos a fazê-lo. Eu lembro distintamente de provocá-lo dizendo "suba, suba, suba". Ele subiu na árvore, mas não sabia como descer. Não havia ninguém que pudesse ajudá-lo a descer, então ele acabou ficando no alto da árvore por um longo tempo. Isto é o que queremos dizer com compensação. Não é suficiente subir na árvore, devemos saber como descer dela. Quando fazemos uma postura invertida com apoio sobre a cabeça, devemos ser capazes de voltar a uma posição normal sem problemas. Chamamos esta compensação de contrapostura.

(De "Religiousness in Yoga: Lectures on Theory and Practice)" por T.K.V. Desikachar (1980) pp.52-53)

